
Orthodoxe  
Kirchengemeinden 

Balingen und Albstadt 
 

ERZBISTUM DER ORTHODOXEN 

GEMEINDEN  
RUSSISCHER TRADITION IN WESTEUROPA  

GEMEINDEBRIEF 
JANUAR 2026 

  

 

 

 

Kapelle zum Hl. Martin von Tours  
in Balingen, (Siechenkapelle),  
Tübinger Str. 48, 72336 Balingen 

www.orthodoxe-kirche-balingen.de 
 

Tel. 07432 941 521 
Fax 07432 941 522 
orthodoxe.kirche.balingen@gmx.net 
 

 

 

Kapelle zum  
Hl. Sergius von Radonesch  
in Albstadt,  
Schloßstr. 42, 72461 Albstadt 
www.orthodoxe-kirche-albstadt.de 
orthodoxe.kirche.albstadt@gmx.net 
 

 

 

 



2 

 
 

!!! Aktuelles !!! Termine !!! 
 

Am 06.01.2026 findet die jährliche Spendensammlung für die Belange der 
Diözese statt. Unsere Diözese finanziert sich ausschließlich über die Beiträge 
der Gemeinden und Spenden. 

Natürlich können sie die Spende auch auf unser Konto mit dem Vermerk 
„Sammlung Diözese“ überweisen.  

Orthodoxe Kirchengemeinde bei der Sparkasse Zollernalb 

IBAN: DE35 6535 1260 0134 0425 56 - BIC: SOLADES1BAL 

Gerne stellen wir auch eine Spendenbescheinigung aus. 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

 

Unsere Bankverbindungen: 

Orthodoxe Kirchengemeinde Balingen 
Sparkasse Zollernalb 
IBAN: DE35 6535 1260 0134 0425 56  
BIC: SOLADES1BAL 

Orthodoxe Kirchengemeinde Albstadt 
Sparkasse Zollernalb 
IBAN: DE71 6535 1260 0025 0870 46  
BIC: SOLADES1BAL 



 

Regionalteam Baden-Württemberg 

Jahresprogramm 2026 
 

Wochenendseminar für junge Erwach-
sene 

Das nächste Wochenendseminar für 
junge Erwachsene findet  
vom 16.  – 18. Mai 2026 
im Freizeithaus Käsenbachtal  
in Albstadt statt. 

OJB - Sommerlager  

Das OJB-Sommerlager in Baden-
Württemberg findet vom  
18. bis 28. August 2026  
auf dem Freizeitgelände und Zeltla-
ger in 78597 Irndorf statt.  
Eingeladen sind Kinder von 7 - 15 Jah-
ren. 

OJB - Jugendtag in Stuttgart 

Am 26. September 2026 wird der Ju-
gendtag in Stuttgart stattfinden.  

Der Jugendtag wird wieder in der ru-
mänischen Kirchengemeinde Christi 
Geburt, Stammheimerstr. 104 in 
70439 Stuttgart-Zuffenhausen statt-
finden. 

Wer Interesse hat darf sich gerne bei uns melden 07432/941521 oder  
ojb-bw@gmx.de. 

mailto:ojb-bw@gmx.de


4 

 

Weihnachtsbotschaft 2025/2026 

Seiner Eminenz Metropolit  

JOHANNES von Dubna 

an die Exzellenzen, den Klerus, die Mönche, die 

Monialen und die Gläubigen des Erzbistums der 

orthodoxen Kirchen russischer Tradition in West-

europa. 

CHRISTUS IST GEBOREN, IHN 

LASST UNS VERHERRLICHEN! 

Wer ist Jesus Christus für uns? 

Seit einiger Zeit schon wollen uns zahlreiche Veröffentlichungen, ab-

gelöst von den neuen Medien, davon überzeugen – und zwar auf hinterhäl-

tige Weise unter einem wissenschaftlichen oder psychoanalytischen Deck-

mantel –, dass das Christentum eine infantile, ja sogar « archaische » Reli-

gion sei, dessen rein mythologische Glaubensinhalte sich auf überholte Dog-

men stützten, die einst den nur allzu menschlichen Durst nach dem Überna-

türlichem sättigen sollten. All das hätte heute, den unterschiedlichen Autoren 

zufolge, jegliche Glaubwürdigkeit verloren und keine Zukunft mehr. Das 

Christentum sei folglich eine Religion wie alle anderen, dessen Schicksal 

schließlich in einem kaum wahrnehmbaren transzendenten Humanismus und 

einem verweltlichten Respekt vor dem Menschlichen enden würde, ein auf 

umfassende Ausbreitung angelegtes, durch den universal sich ausbreitenden 

Humanismus gerühmtes Projekt, eines Humanismus, der sich selbst schon 

erschöpft hat. 

Für die Christen bedeutet das eine wirkliche Herausforderung für die 

Zukunft. Christus persönlich stellt uns die zentrale Frage nach unserem 

Glauben, wie er sie auch seinen Jüngern gestellt hat: "Und ihr, für wen haltet 

ihr mich?" 

Wer ist dieser Jesus, dessen Geburt wir bald feiern werden? 

Ist er ein Mensch, und nichts weiter als das, der einige Wunder ge-

wirkt hat und der sich durch seine Lehre einreiht in die großen Schöpferge-

stalten der Religionen? Für viele Menschen heute ist Jesus nur das. Ist er 

aufgrund seines religiösen Genius der Begründer einer universellen 



5 

 

Morallehre, ganz ausgerichtet auf die Menschenrechte – einer Morallehre, 

die der universale Humanismus versucht, auf der ganzen Erde zu verkünden, 

die anziehend und verführerisch ist, ohne sich allerdings auf Denjenigen zu 

beziehen, der im Namen eines Anderen gesprochen hat? Man versucht heut-

zutage, die Christen genau das glauben zu machen. 

Oder ist Er es, Jesus Christus, die Offenbarung Gottes in der mensch-

lichen Geschichte, der Sohn von Ewigkeit her des einen liebenden Schöpfer-

gottes? Ist Er selbst Gott, die zweite Person der Dreieinigkeit? Generationen 

von Kindern, Frauen und Männern haben genau das bekannt, manchmal so-

gar unter Hingabe ihres Lebens, weil sie Antwort gegeben haben auf die 

Frage, die Jesus ihnen gestellt hatte. Für die Humanisten heute ist das eine 

Torheit. Der heilige Paulus erinnert uns daran, dass es auch die Menschen 

damals für eine Torheit gehalten haben. Und wir können ohne jeden Zweifel 

sicher sein, dass es für die Menschen von morgen ebenfalls eine Torheit sein 

wird… 

Seit zweitausend Jahren lässt sich die Frage Jesu nicht ausschöpfen; 

immer hat sie zum Widerspruch herausgefordert, hat sie die gleichen An-

griffe auf den Glauben der Kirche provoziert. Seit der ersten christlichen 

Predigttätigkeit, sich durch die großen christologischen Konzilien hinzie-

hend, seit dem Zeitalter der Reformation und der Aufklärung und schließlich 

bis heute unterscheiden sich die vorgebrachten Zweifel an der Göttlichkeit 

Christi und der Widerspruch, der sich gegen die Christen richtet, nicht son-

derlich. 

Unser Glaube, den wir im Credo ausdrücklich bekennen und in jeder 

Liturgie verkünden, stimmt überein mit dem Glauben der Apostel und der 

ersten Jünger Jesu und mit dem im Neuen Testament aufgeschriebenen Wort. 

Dieser Glaube gründet sich auf die Person und das Wort Jesu Christi. Seine 

Person und sein Wort sind die Quelle des Glaubens und der Gemeinschaft 

der Christen. Die Kirche ist der Ort, an dem diese Person lebt, und sie darf 

den Fortbestand des Wortes [Christi] erfahren. Die ersten Zeugen des Wir-

kens Jesu bildeten schon die Kirche, das heißt folglich: die Jünger, die sich 

zur Wirklichkeit der Person Jesu bekannt haben. Die Gemeinschaft, die sich 

um Christus gebildet hatte und die die Frohe Botschaft des Evangeliums Got-

tes verkündete, bezeugte vor aller Augen, dass die Existenz und die Botschaft 

Christi eine historische Realität sind. Man kann den im Glauben erfassten 

Jesus nicht vom geschichtlich fassbaren Jesus trennen, wie es gewisse 



6 

 

zeitgenössische Exegeten tun. Niemand hat die Wirklichkeit des Lebens und 

des Todes Christi in Zweifel gezogen, weder die Juden noch die Heiden. Ein-

zig einige sogenannte moderne « Historiker », mehr Sensationen zugeneigt 

als der Geschichtswissenschaft, haben den „Mythos Jesus“ vorgeschoben. Es 

ist heute unbestritten, dass Jesus wirklich existiert hat und dass er ein we-

sentlicher Bestandteil unserer Geschichte ist. 

Die Fleischwerdung, das durch Christus, den Sohn, verkündete Heil, 

die Auferstehung, die dem Tod seinen Sinn verleiht, die Liebe Gottes des 

Vaters für seine Schöpfung, die stärkende Gegenwart des Heiligen Geistes, 

die Kirche als Ort der Barmherzigkeit und der Vergebung für den von der 

Sünde verletzten Menschen, alles das gehört zur Geschichte von Jesus Chris-

tus, so wie er selbst zur Geschichte der Menschheit gehört und dieser Ge-

schichte Sinn verleiht. 

Wenn Jesus der Christus nicht Gott ist, dann gibt es kein Christentum 

mehr, dann gibt es keinen christlichen Glauben mehr und wir sind die er-

bärmlichsten unter den Menschen, wie der heilige Paulus sagte. 

Doch der Christ lebt aus dem Glauben und stützt sich auf Sicherhei-

ten. Auf die Frage, die Jesus seinen Jüngern stellt: "Für wen aber haltet ihr 

mich?" antwortet Petrus: "Du bist der Christus, der Sohn des lebendigen Got-

tes." (Mt 16,15-16). Die Antwort des Petrus ist auch unsere Antwort heute. 

Wir erinnern daran und verkünden vor den Augen aller, dass Christus der 

Sohn des lebendigen Gottes ist, der uns in unserem Leben und unserer Exis-

tenz das Leben und die Sinnhaftigkeit schenkt. Die Verkündigung dieses 

Glaubens, Hoffnung für uns Arme, die wir sind, ist die eigentliche dynami-

sche Kraft des Christentums; es ist das Herz der orthodoxen Kirche, das im 

liturgischen Rhythmus der fortdauernden und lebendigen Gegenwart des 

Auferstandenen schlägt, des Sohnes des lebendigen Gottes, der Adam – den 

Menschen – dem Tod entreißt, denn er hat das Böse auf sich genommen und 

gibt ihm sein göttliches Antlitz wieder. 

Weihnachten, das ist die Zeit für [unser] Glaubensbekenntnis. Das 

neugeborene Kind in der Krippe ist eben dieser Sohn Gottes, der die erbärm-

liche Grotte von Betlehem gewählt hat, um dem einfachen Menschen klar-

zumachen, dass die Demut Gottes der größte Beweis seiner Liebe zu uns ist. 

  



7 

 

Euch allen ein gutes und heiliges Fest der Geburt Christi. Friede und 

Freude allen Menschen guten Willens, die ihr Herz dem lebendigen Gott öff-

nen. 

Paris, 25. Dezember 2025 / 7. Januar 2026 

† Metropolit JOHANNES von Dubna, 

Erzbischof der orthodoxen Kirchen 

russischer Tradition 

in Westeuropa 

 

Weihe des hochwürdigen  

Archimandriten Augustin  

zum Bischof von Taldom in der  

Alexander- Newski- Kathedrale in Paris 
Am 14. Dezember 2025 fand in der St.-Alexander-Newski-Kathedrale die 

Bischofsweihe des hochwürdigsten Archimandriten Augustin (McBeth) 



8 

 

statt, der von der Assemblée Générale im November zum Weihbischof der 

Erzbistums mit dem Titel Bischof von Taldom gewählt worden ist. 

Der Bischofsweihe ist in der orthodoxen Kirche ein Ritus der Ernennung 

vorangestellt, so dass sich bei einer orthodoxen Bischofsweihe einen drei-

teiligen Ablauf ergibt: Am Beginn erfolgt die Wahl durch Klerus und Volk. 

In unserer Diözese findet die durch die gewählten Vertreter der Generalver-

sammlung (assemblée générale) in Paris statt. Der Kandidatenliste hatte 

vorher der Heilige Synod in Moskau zugestimmt, und Seine Heiligkeit Pat-

riarch Kyrill hatte der Wahl des Kandidaten seinen Segen erteilt. 

Nach der Wahl durch die Assemblée Générale fand dann vor dem eigentli-

chen Weihetermin der Ritus der Ernennung des zukünftigen Bischofs statt. 

Diese hat ihren Kern in einer feierlichen Ankündigung der Weihe durch un-

seren Metropoliten, den hochwürdigsten Herr Johannes von Dubna als Erz-

bischof der Erzdiözese der Orthodoxen Gemeinden Russischer Tradition in 

Westeuropa und die Benennung der bischöflichen Mitkonsekratoren.  

Während des Ritus der Ernennung 

legte der Weihekanidat, der hoch-

würdigste Archimandrit Augustin 

(Mc Beth) aus Glasgow sein aus-

führliches Glaubensbekenntnis ab. 

Es ist im Kern dasjenige Glaubens-

bekenntnis, dass auch alle orthodo-

xen Christen beten, jedoch erweitert 

um Ausssagen zur orthodoxen Glau-

benslehre, dem hl. Evangelium, zu 

den Beschlüssen der Sieben Heili-

gen Ökumenischen Konzilien, zu 

den heiligen Kanones, zur Heiligen 

Apostolischen Tradition und zu wei-

teren Lehre und dem Leben unserer 

orthodoxen Kirche ab. Der Weihe-

kanidat hatte von diesen Bekennt-

nissen eine eigenhändige Abschrift 

verfasst und diese vor unserem Metropoliten Johannes und den Mitkon-

sekratoren vorgelesen und es anschließend den Konsekratoren überreicht. 



9 

 

Dieser Ritus der Ernennung fand vor der Nachtwache am Samstag, den 13. 

Dezember in der Alexander-Newsky- Kathedrale in Paris statt. 

Am folgenden Tag, dem Sonntag den 14. Dezember leitete dann mit dem 

Segen Seiner Heiligkeit, des Patriarchen Kyrill von Moskau unser Metro-

polit Johannes von Dubna den Gottesdienst gemeinsam mit Seiner Eminenz 

Bischof Simon von Brüssel und Belgien und Seiner Exzellenz Bischof Sy-

meon von Domodedowo den Weihegottesdienst. Erstmals wurde damit ein 

Schotte zum orthodoxen Bischof geweiht.  

Zahlreiche Familienmit-

glieder von Bischof Au-

gustin waren im Gottes-

dienst anwesend, wobei 

einige die schottische Na-

tionaltracht, den Kilt tru-

gen. Auch eine große De-

legation aus der Ge-

meinde in Glasgow war 

zur Bischofsweihe ange-

reist, denn Bischof Au-

gustin war bisher als Ar-

chimandrit Pfarrer für die 

englischsprachige Ge-

meinde des hl. Erzengels 

Gabriel in Glasgow zu-

ständig. Die Weiheliturgie 

wurde auch aus der Ka-

thedrale übertragen, so 

dass man einen guten Ein-

blick in den stattgefunde-

nen Weihegottesdienst er-

halten kann. 

Wir hier in Balingen und Albstadt rufen mit den Gläubigen in Paris dem 

neugeweihten Bischof „Axios, Axios, Axios“ / „Airidh, Airidh, Airidh“   

zu und wünschen Seiner Eminenz Bischof Augustin viele und gesegnete 

Jahre!  

  



10 

 

 

Das Mysterium der Göttlichen The-
ophanie und die hl. Taufe 

Priester Thomas Zmija 

Nach dem großen Fest der Geburt des Herrn werden die Gläubigen 
von den liturgischen Texten sozusagen zusammen mit den hl. En-
geln von der Geburtshöhle in Bethlehem an den Jordan Fluss zum 
Fest der Taufe des Herrn geführt: Die hl. Apostel und Evangelisten 
Matthäus, Markus und Lukas (Synoptiker) berichten uns, wie der 
Heilige Geist in Gestalt wie eine Taube auf Jesus Christus herab-
kam. „Und eine Stimme aus dem Himmel sprach: Dies ist Mein ge-
liebter Sohn, an dem Ich Wohlgefallen gefunden habe“ (Matth. 3: 17; 
Mk 1: 11; Lk 3: 22; vgl. auch bei Ps. 2: 7; Jes 42: 1). Zu Beginn Sei-
nes Wirkens kommt Jesus zum Jordan und erscheint bei Seiner 
Taufe vor der ganzen Welt als der Erlöser, der Messias, Christus 
der Herr. 

Der hl. Proklos, Patriarch von Konstantinopel († 446) sagt in einer 
Predigt über die Bedeutung am Theophaniefestes: „Das heutige 
Fest übertrifft das vorausgegangene (der Geburt) mit noch größeren 
Wundern: Am vergangenen Fest freute sich die Erde über die Ge-
burt des Erlösers, da sie in der Krippe den Herrn aller Dinge trug. 
Am heutigen Fest der Theophanie freut sich das Meer über alle 



11 

 

Maßen, da es durch die Vermittlung des Jordan den Segen und die 
Heiligung empfing. Dort verkündete ein Stern, der im Osten aufging, 
die Geburt des Kindes; hier aber legt der zeugende Vater vom Him-
mel her Zeugnis für den Täufling ab. Dort wanderten Magier vom 
Osten her und brachten ihm als König Gaben dar; hier aber kom-
men Engel vom Himmel und bieten Ihm als Gott ihren Dienst an. 
Dort war er mit Windeln umwickelt; hier aber löst Er die Bande der 
Sünden. Dort zog der König das Purpurkleid des Leibes an; hier 
aber bekleidete die Quelle den Fluss. Kommt und betrachtet das 
Wunder des Paradoxons: Die Sonne der Gerechtigkeit badet sich im 
Jordan, das Feuer lässt sich im Wasser untertauchen und Gott lässt 
sich von einem Menschen heiligen. In Staunen versetzt mich das 
Übermaß der Demut des Herrn: Ihm, dem Vollkommenen aus dem 
vollkommenen Gott, genügte es nicht, von einer Frau als Kind gebo-
ren zu werden; ihm, der gemeinsam mit dem Vater herrscht, ge-
nügte es nicht, Knechtsgestalt annehmend kommt Er sogar wie ein 
Sünder zur Taufe. Doch Christus, der Herr aller Dinge, wurde nicht 
getauft, weil Er der Reinigung bedurfte, sondern um uns in zweifa-
cher Weise die Gabe des Heils zu gewähren: Den Wassern verlieh 
Er die Gnade der Heiligung und alle Menschen ermunterte Er, sich 
taufen zu lassen“ (Siebte Predigt zur Heiligen Theophanie; zitiert 
nach Lothar Heiser: Jesus Christus – Das Licht aus der Höhe: Ver-
kündigung, Glaube, Feier des Herren-Mysteriums in der orthodoxen 
Kirche, St. Ottilien 1998) 

Am Vortag des Festes feiert die Orthodoxe Kirche die „Königlichen 
Stunden“, die außerdem nur an Weihnachten und am Karfreitag so 
gefeiert werden. Das Stundengebet wird dabei mit je einer Evangeli-
umslesung sowie zwei Lesungen aus den Propheten, der Apostel-
geschichte oder aus den Paulusbriefen erweitert und zusammen mit 
der Typika zu einem langen Gottesdienst vereint. Bereits in der Ers-
ten Stunde hören wir durch die Stimme des hl. Prophet die Voran-
kündigung des messianischen Heils in Jesus Christus: „Man wird die 
Herrlichkeit des Herrn sehen, die Pracht unseres Gottes. Macht die 
erschlafften Hände wieder stark und die wankenden Knie wieder 
fest! Sagt den Verzagten: Habt Mut, fürchtet euch nicht! Seht, hier 
ist euer Gott … Er selbst wird kommen und euch erretten“ (Jes. 35: 
1-10) und der hl. Apostel Paulus versichert uns, dass Gott hat die 



12 

 

Verheißung, die an die Väter ergangen ist, an uns durch den Herrn 
Jesus Christus erfüllt hat (vgl.: Apg. 13: 25-33). 

Was sich in den Wassern des Jordan bei der Taufe Christi offen-
barte ist das übergroße Mysterium (Geheimnis) der Barmherzigkeit 
und Gnade Gottes. Der Eingeborene Sohn des Himmlischen Vaters, 
der Gott und Herr, Logos vor aller Zeit und Ewigkeit, Er erniedrigte 
sich Selbst und ließ sich von Johannes im Jordan taufen. Er ist in 
Wahrheit der Sohn Gottes, der Heiland und Retter. Die bezeugt 
nicht ein Prophet oder Priester, sondern der dreieinige Gott Selbst, 
denn der Heilige Geist kam herab in Gestalt wie eine Taube aus 
dem nun geöffneten Himmel und die Stimme des Himmlischen Va-
ters bekräftigte die Gewissheit des Wortes: „Du bist Mein geliebter 
Sohn, an Dir habe Ich Gefallen gefunden.“ 

Ist die Geburt des Gottessohnes und auch Seine Erscheinung (The-
ophanie) in gewisser Weise der Anbeginn unserer Erlösung, die in 
der Auferstehung gipfelt, wie es der hl. Cosmas von Maiuma in ei-
nem Hymnus besingt: „Lasst uns singen ihr Menschen dem aus 
der Jungfrau Geborenen und nun im Jordanfluss Getauften und 
also lasst uns zu Ihm rufen: Du König jeglicher Schöpfung, ver-
leihe uns, dass wir unverurteilt reinen Gewissens und treuerge-
ben Deine Heilige Auferstehung von den Toten am dritten Tage 
erlangen“. Bei der Taufe Christi im Jordan öffnet sich der Himmel 
(vgl.: Mk 1: 10) und das Paradies, das seit dem Sündenfall des Vor-
vaters Adams verschlossen war, ist für die Menschen wieder zu-
gänglich. 

Die hl. Taufe bedeutet nach christlichem Verständnis die Zerstörung 
der Sünde durch die Einswerdung mit dem Erlöser der Welt, dem 
Gott-Menschen Jesus Christus. Wenn wir uns in der Taufe mit Ihm 
vereinigt haben, so sind wir auch im Tode und in Seiner glorreichen 
Auferstehung mit Ihm verbunden. 

In der Taufe wird der Täufling hineingenommen in das Mysterium 
von Tod, Begräbnis und Auferstehung des Herrn Jesus Christus. 
„Wisst ihr denn nicht, dass wir alle, die wir auf Christus Jesus ge-
tauft wurden, auf Seinen Tod getauft worden sind? Wir wurden mit 
Ihm begraben durch die Taufe auf den Tod; und wie Christus durch 
die Herrlichkeit des Vaters von den Toten auferweckt wurde, so 



13 

 

sollen auch wir als neue Menschen leben. Wenn wir nämlich Ihm 
gleich geworden sind in Seinem Tod, dann werden wir mit Ihm auch 
in Seiner Auferstehung vereinigt sein. Wir wissen doch: Unser alter 
Mensch wurde mitgekreuzigt, damit der von der Sünde beherrschte 
Leib vernichtet werde und wir nicht Sklaven der Sünde bleiben“ 
(Röm. 6: 3-6, vgl. Kol 2: 12). 

So heißt es gleich in der ersten Ode des Kanons des Josef am ers-
ten Tag der Vorfeier (2. Januar): „Der ich von Wogen der Sünde 
bedeckt bin, reinige mich ganz und gar durch die Besprengung 
mit dem Wasser der Umkehr, o Du dem Vater wesensgleiches 
Wort, der Du kraft Deiner Taufe allen Gläubigen allezeit die Er-
lösung schenkest in Deiner unermesslichen Barmherzigkeit“.  
In den Aposticha zur Vesper am 4. Januar heißt es: „Sieh, unsere 
Erleuchtung, unsere Erlösung, unser Heil kommt freiwillig her-
bei, um Sich im Jordan zu entblößen und in seine Wasser wie 
in ein Gewand zu kleiden und um die Blöße aller zu bedecken, 
die einst durch den bösen Rat der Schlange entblößt worden 
sind“. 

Die Reinigung und Erleuchtung (Photismos) mit dem Heiligen Geist 
in der hl. Taufe und Myronsalbung macht die Seele des Menschen 
ganz licht und befähigt ihn so, Gott und Seinen Heilshandeln tiefer 
zu erkennen und als Sein Kind zu leben. Die christliche Taufe ist der 
Beginn des Weges des Gläubigen zur Vergöttlichung. Sie ist der Be-
ginn des persönlichen Hineingenommen-Sein des Gläubigen in die 
gnadengewirkte Teilhabe an der Wirklichkeit Gottes. 

Zu jeder orthodoxen Taufe gehört wesentlich die Weihe des Tauf-
wassers. Dabei spricht der Priester ein Gebet, bei dem das Wirken 
des dreieinigen Gottes an Seiner Schöpfung und ihren Elementen 
als großer Lobpreis Seiner Macht und Herrlichkeit beschrieben wird. 
Der Priester betet im Taufritus der Orthodoxen Kirche darum, „dass 
geheiligt werde dieses Wasser durch die Kraft und die Wirksamkeit 
und das Überkommen des Heiligen Geistes“, „dass herabgesandt 
werde auf dieses Wasser die Gnade der Erlösung, der Segen des 
Jordans“, „dass herabkomme auf dieses Wasser die reinigende 
Wirksamkeit der überwesentlichen Dreieinheit“, „dass wir erleuchtet 
werden mit dem Licht der Erkenntnis und Gottseligkeit durch das 



14 

 

Überkommen des Heiligen Geistes“, „dass sich erweise dieses Was-
ser als vertreibend jede Nachstellung aller sichtbaren und unsichtba-
ren Feinde“, „dass würdig werde des unvergänglichen Königreiches, 
der in ihm getauft wird“, „für den jetzt zur heiligen Erleuchtung Kom-
menden und sein Heil“, „dass er erklärt werde als Sohn des Lichtes 
und Erbe der ewigen Güter“, „dass er miteingepflanzt werde und teil-
habe an dem Tode und der Auferstehung Christi, unseres Gottes“; 
„dass ihm bewahrt bleibe das Kleid der Taufe und das Unterpfand 
des Geistes rein und unbefleckt zum furchtbaren Tage Christi, unse-
res Gottes“, „dass dieses Wasser ihm werde zum Bad der Wieder-
geburt, zur Vergebung der Sünden und zur Bekleidung mit der Un-
verweslichkeit“ – kurzum, das Wasser im Taufbecken wird für den 
Täufling zum „Wasser des Jordans“. 

In der liturgischen Zusammenschau zertritt der Herr Jesus Christus 
in seiner Taufe im Jordanfluss die Dämonen und den Herrscher der 
Finsternis. Er reinigt und heiligt die Wasser, so dass die Elemente 
der Natur wieder heil und heilend werden. Wir haben Teil an dem 
geheiligten Wasser, haben Anteil an Seiner Heiligkeit, wodurch un-
sere Sünden weggewaschen und wir rein und geheiligt werden (vgl. 
hierzu den Gesang zur Wasserweihe und Prozession: „Heute wird 
die Natur der Wasser geheiligt“). 

Vater Alexander Schmemann sagt über das Heilsgeschehen der 
Taufe Christi: „Gott schuf die Welt, segnete sie und gab sie den 
Menschen als Nahrung und Leben, als Mittel der Verbindung mit 
Ihm. Die Segnung des Wassers bedeutet die Rückkehr oder Erlö-
sung der Materie zu ihrem ursprünglichen und wesentlichen Sinn. 
Christus weihte das Wasser, als er sich von Johannes im Jordan 
taufen ließ; er machte es zum Wasser der Reinigung und Wieder-
versöhnung mit Gott. Im Augenblick, als er aus dem Wasser stieg, 
geschah die Theophanie, die neue und erlösende Bezeugung Got-
tes, und der Geist Gottes, der am Anfang der Schöpfung, über den 
Wassern schwebte‘, gab dem Wasser, das heißt, der Welt, wieder 
den Sinn, den sie anfangs durch ihn gehabt hatte.“ (Alexander 
Schmemann; Aus der Freude leben, Köln 2003) 

Die Taufe eines jeden orthodoxen Christen steht in einem sakra-
mentalen Zusammenhang mit der Taufe Jesu Christi im Jordan. In 



15 

 

den Fluten des Jordans werden die Sünden der Welt abgewaschen, 
im Wasser des Jordans erlangt der Mensch die Wiedergeburt zum 
neuen Leben. So spricht auch der hl. Apostel Paulus: „Ist jemand in 
Christus, so ist er eine neue Kreatur; das Alte ist vergangen, siehe, 
Neues ist geworden“ (2 Kor. 5: 17). 

Im Tropar der Theophanie singen wir: „Als im Jordan Du wurdest 
getauft, da ward offenbar die Anbetung der Dreieinheit; denn 
des Erzeugers Stimme legte Zeugnis für Dich ab, da Er Dich 
nannte den geliebten Sohn, und der Geist in der Gestalt der 
Taube, verkündete des Untrüglichkeit des Wortes, der Du er-
schienen bist, Christus Gott, und hast die Welt erleuchtet, Ehre 
sei Dir!“ 

Bei der Taufe Christi im Jordan (vgl.: Matth. 3:6-7; Mk. 1:10-11, Lk. 
3:22) bezeugte Gott, der Vater zusammen mit Gott, dem Heiligen 
Geist, dass Jesus Christus in Wahrheit Gottes Einziggeborener 
Sohn ist, eines Wesens mit dem Vater, die zweite Person der Allhei-
ligen Dreieinheit, der Logos, das Wort Gottes, Fleisch geworden zu 
unserem Heil, der von den Propheten angekündete Heiland und Er-
retter, und dass in Seiner Person sich Seine göttliche Natur vereint 
hat mit einer menschlichen Natur, ohne sich mit ihr zu vermischen, 
und sie durchstrahlt hat mit Seiner Göttlichen Herrlichkeit und 
dadurch die von Ihm angenommene menschliche Natur vergöttlicht 
hat.  

Diese Vergöttlichung der menschlichen Natur Jesu Christi hat wie-
derum eine direkte Bedeutung für das sakramentale Geschehen im 
hl. Sakrament der Taufe. Denn „in allem ist Christus uns gleich, au-
ßer der Sünde“, so haben es die hl. Väter  auf dem Vierten Heiligen 
Ökumenischen Konzil in Chalkedon in Anlehnung an die Aussagen 
des hl. Apostels Paulus im Hebräerbrief (vgl.: Hebr. 7:26; aber auch 
in 1. Petr. 1:6 und in Joh. 8,46) formuliert. Denn durch das durch die 
Menschwerdung des Gottessohnes wurde die von Ihm angenom-
mene menschliche Natur erneuert, geheiligt und vergöttlicht. Des-
halb empfangen auch wir in der hl. Taufe die Vergebung der Sün-
den. Auch unsere im Sündenfall der Stammeltern mit der Neigung 
zur Sünde verwundete, das bedeutet, sterblich gewordenen 
menschliche, Natur bekommt durch die Vereinigung mit Christus, 



16 

 

dem Neuen Adam, im Sakrament der hl. Taufe gnadenhaft Anteil an 
Seiner vergöttlichten menschlichen Natur. Der hl. Apostel Paulus 
bezeugt uns diese Heilstatsache in seinem Brief an die Galater: 
„Denn ihr alle seid durch den Glauben Söhne Gottes in Christus Je-
sus; denn ihr alle, die ihr in Christus hinein getauft seid, ihr habt 
Christus angezogen“ (Gal.3:27) und so singen auch wir nach dem 
Empfang der hl. Taufe und Myronsalbung, wenn wir in einer Prozes-
sion um den Taufbrunnen ziehen. Wir wurden im Sakrament der hl. 
Taufe mit Christi menschlicher Natur überkleidet, dass bedeutet, in 
unser Herz wurde die Taufgnade eingepflanzt, der Hl. Geist hat 
dann durch die hl. Myronsalbung darin Wohnung genommen und wir 
wurden durch diese beiden hl. Sakramente mit der Gnade ausge-
stattet, in der Lebensgemeinschaft mit Christus die Vergöttlichung 
erlangen zu können. 

Aus den bisher gesagten sollte die Verbindung der Taufe Christi im 
Jordan zum Sakrament der Taufe deutlich geworden sein. Christus, 
der Reine, heiligt die Wasser, indem Er in die Fluten des Jordan ge-
treten ist, damit sie auch uns zum Quell der Reinheit werden in un-
serer hl. Taufe. 

Deshalb steht auch die Epiklese, das Gebet des Herabrufens des 
Heiligen Geistes auf das Wasser im Taufbrunnen, damit Er es hei-
lige und für uns zu einem Quell der Unsterblichkeit werden lasse, in 
einem direkten sakramentalen Heilszusammenhang mit der Taufe 
Jesu Christi im Jordan: 

Im Gebet der Weihe des Taufwassers heißt es: „Du hast auch des 
Jordans Fluten geheiligt, indem Du Deinen allheiligen Geist 
vom Himmel auf sie herab gesandt und die Häupter der Dra-
chen, die sich dort ein genistet haben, zermalmt hast. Du selbst 
also, Menschen liebender König, komm auch jetzt durch die 
Herabkunft Deines Heiligen Geistes und heilige dieses Was-
ser.“ 

Diese Heiligung unseres Taufwassers wird also anlog zur trinitari-
schen Heiligung der Wasser des Jordan während der Taufe Christi 
vollzogen, damit auch das Taufwasser geheiligt werde zum lebendi-
gen Wasser des Lebens (vgl.: Joh. 4:10) und zum Bad der Wieder-
geburt (vgl.: Tit. 3:5). Durch das Herabkommen des Heiligen Geistes 



17 

 

erwirbt das so geheiligte Taufwasser die göttliche Kraft zur Heilung 
und Läuterung von Seele und Leib. Das in solcher Weise geheiligte 
Wasser der Taufe wird so zum Träger der Kraft der Erlösung, der 
Gnade Jesu Christi und verbindet das Wasser des Taufbrunnens, 
wie auch das Große Weihwasser, das wir am Fest der Theophanie 
weihen, mit dem Segen des Jordan, der von der Taufe des Herrn 
her zu uns ausstrahlt. So wird das Taufwasser für uns zum Quell der 
Unsterblichkeit, zur Gnadengabe unserer Heiligung, zur Vergebung 
der Sünden, zur Heilung von der Krankheit der Sünde und zur Ver-
nichtung des Bösen und seiner Dämonen.  

Die hl. Taufe ist das Sakrament, in dem der Täufling durch das drei-
malige Untertauchen im Wasser im Namen des Vaters und des Soh-
nes und des Heiligen Geistes mit Christus sakramental begraben 
(beim dreimaligen Untertauchen des Täuflings) und sakramental 
Ihm auferweckt (beim dreimaligen Erhobenwerden aus dem Tauf-
wasser) wird. Der Täufling wird dadurch zum Christgläubigen, der 
für das fleischliche (= sündige) Leben stirbt und für das heilige Le-
ben in Christus durch den Heiligen Geist wiedergeboren wird.  

Nach den Worten der hl. Väter wurde das große Mysterium der 
Göttlichen Theophanie in der gesamten Menschheitsgeschichte an-
gekündigt. Als die Menschen sich von Gott abgewandt hatten und 
die Welt deshalb in der großen Sintflut unterzugehen drohte, wurde 
der hl. Noah mit seiner Familie gerettet. Als Zeichen des Neube-
ginns erschien eine Taube mit einem Ölzweig im Schnabel um das 
Sinken des Wassers und das Auftauchen des Landes mitzuteilen. 
(vgl.: Gen 8) Dieses Zeichen der Barmherzigkeit Gottes war nur ein 
Typos, ein Vorabbild der Offenbarung des Heiligen Geistes während 
der Taufe des Herrn, die Jesus als den Sohn Gottes beglaubigte. 
„Dort ein Ölzweig, hier die Gnade Gottes“, so sagt der hl. Johannes 
von Damaskus.  In Gestalt wie eine Taube erschien der Heilige 
Geist, begleitet von der Stimme des Himmlischen Vaters, Der den 
Sohn verherrlichte. So wie mit Noah das Menschengeschlecht einen 
Neubeginn unter der Obhut Gottes machen durfte, so erschien nun 
als der geistliche Noah Christus Selbst, der sich in der Allheiligen 
Gottesgebärerin die Arche des Heils, die hl. Kirche als Seinen Leib 
erbaute.  



18 

 

Als der Syrer Naeman von einer schweren Hautkrankheit befallen 
worden war, wurde er zum hl. Propheten Elisäus geschickt, der ihm 
gebot, sich siebenmal im Jordan zu waschen. Der Heide Naeman 
konnte nicht einsehen, warum es unbedingt dieses Wasser sein 
musste.  Es gab schließlich auch in seiner Heimat Flüsse und Seen, 
in denen er hätte baden können. Aber als er dann doch dem Rat 
des hl. Elisäus folgte und siebenmal im Jordan untertauchte, wurde 
er gesund und erfuhr so, ein noch ungläubiger Heide die heilende 
Kraft des lebendigen Gottes durch das Zeichen des Wassers (vgl.: 
2. Kön. 5). 

„Ihr werdet Wasser schöpfen in Freude aus den Quellen des Heils. 
An jenem Tag werdet ihr sagen: Danket dem Herrn, ruft laut Seinen 
Namen, macht bekannt Seine Großtaten unter den Völkern, verkün-
det, dass Sein Name erhaben ist.“  So rief der hl. Prophet Jesaja 
dem jüdischen Volk in der Verbannung zu (vgl.: Jes. 12: 3 f.), und 
mit der Menschwerdung des Sohnes Gottes hat diese verheißene 
Zeit des Heils begonnen und die Kräfte des Bösen haben ihre ver-
nichtende Macht letztendlich verloren. Viele Ikonen der Taufe Christi 
drücken das ganz plastisch damit aus, dass der Dämon des Fluss-
gottes im Jordan zurückweicht vor der Kraft des wahren Gottes, wie 
es der Dankpsalm zum Auszug aus des alttestamentlichen Gottes-
volkes aus Ägypten im Lobpreis besingt (vgl.: Ps. 113). 

Deshalb verkündet der hl. Apostel Paulus die hl. Taufe als „Bad der 
Wiedergeburt und der Erneuerung im Heiligen Geist“ macht so zum 
Bad der Heilung (von den Sünden) und der Hoffnung (auf das ewige 
Leben) für allen rettungssuchenden Menschen (vgl.: Tit. 3: 5). Und 
Christus Selbst hat das Mysterium der hl. Taufe eingesetzt hat durch 
die Heiligung des Wassers in Seiner eigenen Taufe. Die hl. Taufe 
vermittelt uns die Teilhabe am Göttlichen Leben und die Heimkehr 
ins Paradies. Seit der Theophanie des Herrn im Jordan ist uns der 
rettende dreieinige Gott erschienen. Deshalb werden wir getauft „im 
Namen des Vaters und des Sohnes und des Heiligen Geistes“. Zwi-
schen der Taufe Christi im Jordan und dem Taufbefehl an seine 
Jünger liegt das Heilswirken des Herrn, seine Passion, Kreuzigung, 
Tod und Auferstehung. Er hat dann seinen vergöttlichten und aufer-
standenen Leib zur Rechten Gottes des Vaters erhöht und damit 



19 

 

auch uns den Weg in das Himmelreich gebahnt (siehe das Ana-
phora-Gebet des hl. Basilius des Großen). 

Im Empfang der hl. Taufe werden wir mit Christi menschlicher ver-
göttlichter Natur überkleidet, weshalb wir beim Umschreiten des 
Taufbrunnens singen: „Alle die auf Christus ihr seid getauft, ihr 
habt Christus angezogen - Alleluja.“ Und vorher, als der Getaufte 
sein Taufkreuz und das weiße Taufkleid empfangen hat: „Reiche 
mir das Lichtgewand, der Du Dich umkleidest mit Licht wie mit 
einem Gewand, erbarmungsvoller Christus, unser Gott!” Das 
weiße Taufkleid symbolisiert das neue Gewand unserer Seele, das 
uns von Gott im Mysterium der hl. Taufe geschenkt wurde. Durch 
den Empfang der hl. Taufe haben wir das alte Gewand des Zwangs 
zur Sündhaftigkeit wie auch unsere bisherige Sündenlast abgelegt, 
zu der der Gläubige nun nicht mehr zurückkehren soll, sondern er 
soll sich jetzt vielmehr auf den Weg zum Erwerb der Heiligkeit auf-
machen.  

Aus dem Taufbecken stieg ein neuer Mensch, ausgestattet mit der 
göttlichen Taufgnade. Aber diese Taufgnade wird uns nicht wie eine 
Zwangsjacke übergestülpt, sondern sie will von uns durch die freiwil-
lige Teilhabe am Leben in Christus in einer lebenslangen Beständig-
keit erworben werden. Wie in allen Sakramenten besucht uns die 
göttliche Gnade in der hl. Taufe nur dann, wenn wir ihrem Wirken an 
und in uns aus freiem Willen zustimmen. Christus ist unser Heiland 
und Erlöser, der uns liebt, und uns zu nichts zwingt. Es liegt also an 
uns, ob wir das Angebot des göttlichen Heils und der verwandeln-
den göttlichen Liebe annehmen oder verwerfen wollen. Deshalb sind 
wir Christen nicht nur durch den Empfang der hl. Taufe, sondern wir 
werden zu Christen in dem Maße, in dem wir die Gnade der hl. 
Taufe, also die Gaben des Hl. Geistes sich entfalten und wirken las-
sen.  

Das Einwohnen des Heiligen Geistes in unserem Herzen ist aber 
eine delikate Angelegenheit. Wenn wir durch ein diesseitig orientier-
tes Leben den Heiligen Geist betrüben, wenn wir sündigen und un-
seren Leidenschaften frönen, dann zieht sich der Heilige Geist in die 
Tiefe unseres Herzens zurück. Bereuen wir aber, beichten und 



20 

 

kehren zum Weg der Nachfolge Christi zurück, so kehrt auch der 
Geist mit seinen Charismen zurück in unser Leben. 

Der hl. Apostel Paulus ermahnt uns deshalb: „Wisst ihr nicht, dass 
wir alle, die wir auf Christus Jesus getauft wurden, auf Seinen 
Tod getauft worden sind? Wir wurden mit Ihm begraben durch 
die Taufe auf den Tod, und wie Christus durch die Herrlichkeit 
des Vaters von den Toten auferweckt wurde, so sollen auch wir 
als neue Menschen leben“ (Röm. 6: 3 f.; siehe auch bei Kol. 2: 
12). 

Weil der orthodoxe Taufgottesdienst auch die Spendung der hl. My-
ronsalbung beinhaltet (unmittelbar nach der hl. Taufe vollzogen), so 
steht die epikletische Heiligung des Taufwassers nicht nur in einer 
heilstiftenden Verbindung zum Geschehen am Jordan her, sondern 
ebenfalls in der gleichen heilstiftenden Verbindung die hl. Myronsal-
bung zum hl. Pfingstfest.  

Die bei der hl. Myronsalbung vorgenommene Besiegelung des Ge-
tauften mit dem Heiligen Myron auf Stirn, Augen, Nase, Mund, Oh-
ren, Brust, Rücken, Händen und Füßen wird begleitet vom Gebets-
ruf „Siegel des Heiligen Geistes“. Dabei kommt der Heilige Geist auf 
den Täufling herab und nimmt dauerhaft Wohnung in seinem Her-
zen. Die Besiegelung an allen körperlichen Sinnesorganen ist auch 
ein Symbol dafür, dass der Heilige Geist uns nun seine Gnadenga-
ben, die Charismen schenken wird, dass wir mit unserer gesamten 
Person, also allen unseren körperlichen und seelischen Sinnen nun 
den Weg der Nachfolge Christi beschreiten können. 

Der Täufling durchlebt also im Empfang der hl. Mysterien Taufe und 
Myronsalbung eine persönlich- sakramentale Einführung in die Gött-
liche Heilsökonomie. Hierauf weißt uns auch die zeitliche Einheit 
des Empfangs der hl. Sakramente Taufe, Myronsalbung und erster 
Kommunion hin. Die hl. Myronsalbung ist nach orthodoxem Ver-
ständnis auch nicht nur irgendeine Gnadengabe Gottes an den 
Menschen, sondern sie ist vielmehr die Gabe des Lebens des Heili-
gen Geistes selbst, das ausgegossen ist in unsere Herzen (vgl.: 
Röm. 5:5).  

Indem unser Herr und Erlöser Jesus Christus nach Seiner glorrei-
chen Auferstehung in den Himmel aufgestiegen ist zu Gott, dem 



21 

 

Vater und sich mit Seinem vergöttlichten menschlichen Leib zur 
Rechten des Vaters setzte, öffnete ein für alle Mal den Himmel für 
uns Menschen und machte uns durch das Kommen des Heiligen 
Geistes fähig zur Teilhabe an der Herrlichkeit und am unteilbaren 
ewigen Licht der Allheiligen Dreiheit. 

Der Kanon im Morgengottesdienst am Fest der Theophanie verkün-
det, das Aufstrahlen der Göttlichen Herrlichkeit, jenes Hellleuch-
tende Ungeschaffene Licht, heller als jedes andere Licht im gesam-
ten Kosmos, bei der Taufe Christi ebenfalls wahrnehmbar wurde, 
wie es am Tag der Verwandlung des Herrn auf dem Berge Tabor 
(das griechische Wort μεταμόρφωσις/ metamorphosis bedeutet weit 
mehr als Verklärung oder Verwandlung. Es bedeutet auch Christus 
erstrahlt, Er wird offenbart, das Göttliche Licht fällt auf Ihn) sichtbar 
geworden ist (siehe im 2. (jambischer) Kanon, 4. Ode, 2, Strophe). 
Der Hymnendichter möchte uns damit sagen, dass in der ersten sich 
selbst offenbarenden Erscheinung der Allheiligen Dreieinheit bereits 
die letztendliche Heilsbestimmung des Menschen, die Vergöttli-
chung (Theosis) mit aufgeleuchtet ist. Durch den Empfang von 
Taufe und Myronsalbung sind wir berufen worden, durch die göttli-
che Gnade, Söhne und Töchter Gottes zu werden, zu mit dem Heili-
gen Geist Gesalbten und zu Teilhabern am Leben in Christus. 

 

 

 

 

 

  



22 

 

Gottesdienste  

Januar 2026 
 

Samstag, 3. Januar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst, anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Sonntag, 4. Januar 2026 
Sonntag vor Theophanie  
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 

Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Montag, 5. Januar 2026 
18.30 Uhr Vigil 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Dienstag, 6. Januar 2026 
Hochfest der Hl. Theophanie, Taufe des Herrn  
10.00 Uhr Göttliche Liturgie des Hl. Basilios des Großen, 
Große Wasserweihe an der Eyach 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Samstag, 10. Januar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst, anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Sonntag, 11. Januar 2026 
31. Sonntag nach Pfingsten 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

 



23 

 

Gottesdienste  

Januar 2026 
 

Samstag, 17. Januar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst, anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Sonntag, 18. Januar 2026 
32. Sonntag nach Pfingsten 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Samstag, 24. Januar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst, anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Sonntag, 25. Januar 2026 
33. Sonntag nach Pfingsten 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

 

 

 

 

 

 

 

Änderungen sind möglich 


