
Orthodoxe  
Kirchengemeinden 

Balingen und Albstadt 
 

ERZBISTUM DER ORTHODOXEN 

GEMEINDEN  
RUSSISCHER TRADITION IN WESTEUROPA  

GEMEINDEBRIEF 
FEBRUAR 2026 

  

 

 

 

Kapelle zum Hl. Martin von Tours  
in Balingen, (Siechenkapelle),  
Tübinger Str. 48, 72336 Balingen 

www.orthodoxe-kirche-balingen.de 
 

Tel. 07432 941 521 
Fax 07432 941 522 
orthodoxe.kirche.balingen@gmx.net 
 

 

 

Kapelle zum  
Hl. Sergius von Radonesch  
in Albstadt,  
Schloßstr. 42, 72461 Albstadt 
www.orthodoxe-kirche-albstadt.de 
orthodoxe.kirche.albstadt@gmx.net 
 

 

 

 



2 

 
 

!!! Aktuelles !!! Termine !!! 
 

01.02.2026 Nach der Liturgie findet die jährliche Gemeindeversamm-
lung statt 

 

15.02.2026 Grillfest nach der Liturgie in Albstadt. 
Wir möchten vor der Fastenzeit noch gemeinsam grillen.  

 Es wäre schön, wenn jeder etwas zum Grillen und auch 
Beilagen mitbringen könnte. Gerne auch Teller und Be-
steck. 

22.02.2026 nach der Göttlichen Liturgie essen wir zusammen Bliny  

 

01.03.2026 Sonntag der Orthodoxie 
18.00 Uhr panorthodoxe Vesper 
Ort: Griechisch-Orthodoxe Kirche Hl. Petrus und Paulus, 
Weilimdorfer Str. 213, 70499 Stuttgart - Feuerbach 

 

15.03.2026 Sonntag der Kreuzverehrung  
Gemeindewallfahrt nach Ulm-Wiblingen 
15.30 Uhr Gottesdienst zur Verehrung der Kreuzreliquie 
Ort: Kloster Wiblingen, Schloßstraße 38,  
89079 Ulm-Wiblingen 

 

 

Unsere Bankverbindungen: 

Orthodoxe Kirchengemeinde Balingen 
Sparkasse Zollernalb 
IBAN: DE35 6535 1260 0134 0425 56  
BIC: SOLADES1BAL 

Orthodoxe Kirchengemeinde Albstadt 
Sparkasse Zollernalb 
IBAN: DE71 6535 1260 0025 0870 46  
BIC: SOLADES1BAL 



 

Regionalteam Baden-Württemberg 

Jahresprogramm 2026 
 

Wochenendseminar für  
junge Erwachsene 

Das nächste Wochenendseminar für 
junge Erwachsene findet  
vom 16.  – 18. Mai 2026 
im Freizeithaus Käsenbachtal  
in Albstadt statt. 

OJB - Sommerlager  

Das OJB-Sommerlager in Baden-
Württemberg findet vom  
18. bis 28. August 2026  
auf dem Freizeitgelände und Zeltla-
ger in 78597 Irndorf statt.  
Eingeladen sind Kinder von 7 - 15 Jah-
ren. 

OJB - Jugendtag in Stuttgart 

Am 26. September 2026 wird der Ju-
gendtag in Stuttgart stattfinden.  

Der Jugendtag wird wieder in der ru-
mänischen Kirchengemeinde Christi 
Geburt, Stammheimerstr. 104 in 
70439 Stuttgart-Zuffenhausen statt-
finden. 

Wer Interesse hat darf sich gerne bei uns melden 07432/941521 oder  
ojb-bw@gmx.de. 

mailto:ojb-bw@gmx.de


4 

 

Das persönlich rechte Maß finden – Ein Impuls zum 

Beginn der großen Fastenzeit 

Priester Thomas Zmija 

Auf den Bestseller-Listen finden sich viele Titel, die eine alte christliche 

Idee wieder aufleben lassen, die heute aktueller denn je zu sein scheint: Ti-

tel wie „Finde das rechte Maß“ von Anselm Bilgri, „Die Kunst, das rechte 

Maß zu finden“ von Anselm Grün oder „Mäßigung, was wir von einer alten 

Tugend lernen können“ von Prof. Thomas Vogel zeigen uns, dass die Su-

che nach dem rechten Maß auch heute die Menschen noch interessiert. 

Auch Thomas von Aquin wusste bereits: „… maßvoll lebt, der also dafür 

zu sorgen weiß, dass sein naturhafter Genusswille nicht zerstörerisch wirkt. 

Durch die Mäßigung wird der Mensch erst innerlich frei und reif, die Maß-

losigkeit im Genuss ist ein Ausdruck der Unreife und der Unfreiheit…“.  

So steht auch heutzutage einem allgegenwärtigen Sisyphos des Konsums, 

also einer Gebundenheit an ein immer mehr und mehr, die zeitlose rettende 

Weisheit unserer orthodoxen Kirche gegenüber: Denn die christliche As-

kese ist gerade eine Weisheit des rechten Maßes, als des Weges zu einem 

gelingenden Leben in Christus. 

Wenn wir orthodoxes Fasten nicht als diätisches Fitnessprogramm missver-

stehen, dann können wir zu Beginn einer jeden Fastenzeit im Kirchenjahr 

immer wieder von neuem eine befreiende Erfahrung machen: Unser Fasten 

ist nicht bloß ein Verzicht auf bestimmte Speisen, sondern es ist vielmehr 

ein Befreiungsprogramm, denn das Fasten mit Askese und Gebet, mit Cari-

tas und einer bewussten Fokussierung auf die Nächstenliebe und Frömmig-

keit hilft uns wieder Abstand zu unseren Leidenschaften, zu falschen Bin-

dungen und Gewohnheiten, die sich fast unmerklich in unser Leben einge-

schlichen haben, zu gewinnen. Unser Herr und Erlöser Jesus Christus er-

mutigt uns durch den Mund des hl. Apostel Petrus: ,,Legt also alle Bosheit 

ab, alle Falschheit und Heuchelei, allen Neid und alle Verleumdung. Ver-

langt, gleichsam als neugeborene Kinder, nach der unverfälschten, geisti-

gen Milch, damit ihr durch sie heranwachst und das Heil erlangt“ (vgl.: 1. 

Petr. 2: 1-2). Fasten bedeutet also Befreiung; eine Befreiung von den be-

quem und angenehm gewordenen Bindungen an die Sünde.  

Fasten ist durchaus zunächst einmal ein konkretes Tun. Es ist ein ernsthaf-

ter Verzicht, dem wir mit unserer körperlichen Enthaltsamkeit Ausdruck 



5 

 

und Nachdruck verleihen. So entspringt das Fasten als Verzicht zunächst 

einmal einem menschlichen Willensakt der Freiwilligkeit. Wer aber das 

Fasten nur als eine unangenehme Einschränkung versteht, die es zu durch-

stehen und manchmal auch mit klügelnden Ausreden zu umschiffen gilt, 

wird den Fastenzeiten der Kirche nichts abgewinnen können. Fasten ist nur 

einem eigenverantwortlichen, geistlich mündigen Christen möglich, der 

sich von seinen falschen Wegen abwenden will, um dem Herrn und Erlöser 

Jesus Christus wieder ganz klar und eindeutig nachzufolgen, der die Worte 

und Wege des ewigen Lebens hat. Erst wenn wir den „Schatz im Acker“, 

die „geistliche Perle“ entdeckt haben, erst wenn wir die Einzigartigkeit und 

Kostbarkeit des Lebens in und mit Christus erkannt haben, erst dann wird 

unser Fasten den rechten Sinn gewinnen können. Erst dann werden wir 

auch mit dem hl. Apostel Petrus sagen können: „Herr, wohin sollen wir ge-

hen? Du hast Worte des ewigen Lebens; und wir haben geglaubt und er-

kannt: Du bist der Heilige Gottes“ (vgl.: Joh. 6: 68-69).  

Christliche Askese ist also nicht die Kunst der Selbstkasteiung, sondern 

vielmehr die Kunst eines christlichen Lebens, das aus dem Ethos des hl. 

Evangeliums heraus gelebt wird. Christliche Askese ist ein Üben und Einü-

ben in jenes Leben in der Fülle, das uns unser Herr und Erlöser Jesus Chris-

tus schenken möchte. Aus diesem Grunde bedeutet christliches Fasten auch 

eine (Wieder-) Begegnung mit der geistlichen Freude.  

Es geht beim Fasten also darum, zum rechten Maß zurückzufinden, die gu-

ten Dinge des Lebens, die wir an den Festen genießen wieder recht schät-

zen zu lernen, ohne sich von materiellen Dingen oder liebgewonnenen Ge-

wohnheiten vereinnahmen zu lassen. Wahre Freiheit, die Freiheit eines 

Christen bedeutet nämlich, sich von den großen und kleinen Götzen in un-

serem Leben trennen zu können. Fasten bedeutet die Einübung, sich vom 

Bösen ganz zu trennen und sich auch von den guten Dingen, die Gott uns 

schenkt, also zum Beispiel dem guten Essen, nicht vereinnahmen zu lassen.  

Maß und Mäßigung bedürfen also der Askese als der Einübung. Die Ein-

übung ist der Weg, damit wir einsichtig und verständig werden können. Es 

geht im geistlichen Leben um das gewinnen einer geordneten Verständig-

keit. Das gilt im Übrigen auch bei allen anderen Tugenden und vor allem 

auch beim Gebet und der Nächstenliebe. Sie sind nicht einfach da, weil wir 

den Beschluss fassen, sie auszuüben, sie bedürfen der beständigen Ein-

übung. Und je mehr wir uns einüben, um so besser wird es uns auch 



6 

 

gelingen. Viele Christen versuchen in der Fastenzeit gleichsam einen Neu-

start ihre kaltgewordenen Gebetsmotors und wundern sich, dass die Intensi-

tät der Fastengottesdienste und die länge der Gebete sie schlichtweg um-

hauen. Hier gilt das rechte Maß zu finden. Es geht nicht um Vollständig-

keit, sondern um Regelmäßigkeit und Beständigkeit. Es geht also nicht da-

rum, in der Fastenzeit die Gebetsregel zu verdoppeln, sondern im Lauf der 

Fastenzeit durch beständige und geduldige Einübung überhaupt zur Regel-

mäßigkeit des Gebetes zu finden. Dies gilt ebenfalls für unseren Gottes-

dienstbesuch. Die vielen und langen Fastengottesdienste sind ein Angebot 

und nicht ein verpflichtender Stundenplan, sie sind, im Bild gesprochen, 

Büfett und nicht Tagesmenu. Auch die Nächstenliebe bedarf der Einübung. 

Wenn wir schon nicht zu lieben verstehen, so können wir uns zumindest 

darin einüben, nicht zu richten und zu verurteilen, sondern freundlich und 

verständnisvoll mit unseren Nächsten umzugehen.  

Wie bereits gesagt, ist das Fasten auch ein freiwilliges Tun und Lassen. Die 

Mäßigung unserer Begierden, die Kontrolle spontaner Neigungen und 

Wünsche vollziehen sich aber nicht von selbst. Sie sind kein geistiges Uhr-

werk, das es einfach nur wieder ein bisschen zu ölen gilt, damit es geistlich 

wieder läuft. Wir begegnen im Versuch die besondere Askese der Fasten-

zeit zu leben schnell auch unseren Leidenschaften und Lastern, also unse-

ren Denk- und Verhaltensweisen, die inzwischen durch unsere Einübung 

und Gewöhnung an die Sünde fast wie unkontrollierbaren Konditionierun-

gen in unserem Denken und Wollen ablaufen.  

So begegnen wir in den Fastenzeiten zu allererst unserer Selbstüberschät-

zung, der Hybris, also einem leichtfertigen Vertrauen auf unsere „eigenen 

Kräfte“. Schnell begegnen wir dann auch ihren ungeistigen Schwestern: 

dem selbstzufriedenen Egoismus, der Habsucht, der Ehrsucht und der 

Herrschsucht. In diesem Sinne ist Askese, die wir in den Fastenzeiten einü-

ben sollen, weit mehr als nur ein Verzicht auf bestimmte Nahrungs- oder 

Genussmittel. Im Fasten gilt es vielmehr - mit der Hilfe des körperlichen 

Fastens - den Weg der Metanoia, des ganzheitlichen Umdenkens, des Neu-

beginns in unseren Gedanken, Worten und Taten zu beschreiten. Es gilt 

dem Besseren - und wo es mit Hilfe der Gnade Gottes möglich ist, sogar 

dem Guten in uns zur Herrschaft über das Schlechte zu verhelfen, Es gilt 

also unsere Gedanken, Worte und Taten an Christus und Seinem Vorbild 

erneut wieder auszurichten. 



7 

 

Dabei gilt es für uns aber die geistlichen Tugenden der Demut und der Be-

sonnenheit zu beherzigen. Zwar treffen wir für uns die willentliche Ent-

scheidung, in der kommenden Fastenzeit zur Fülle des christlichen Lebens 

zurückkehren zu wollen, doch versucht der Teufel sich dieses guten Ent-

schlusses in unserem Herzen zu bemächtigen und ihn in das Gegenteil zu 

verkehren, indem er uns in die Hybris der Selbstüberschätzung und 

Selbstüberforderung fallen lässt. Für unseren Entschluss zu fasten bedarf es 

deshalb gleich zu Beginn der allein alles vermögenden christlichen Tugend 

der Demut.  

Machen wir uns bitte gleich zu Beginn unseres Fastens klar: „Denn euer 

Widersacher, der Teufel, geht umher wie ein brüllender Löwe und sucht, 

wen er verschlingen kann…“ (vgl.: 1. Thess. 5: 8). Wer ist der Teufel? Was 

macht er? Wie wirkt er? Der Teufel ist im Gegensatz zu uns ein rein geisti-

ges Wesen, das bedeutet, er schläft nicht, er isst nicht und er arbeitet dabei 

unermüdlich am Bösen, er senkt in das Herz der Hoffärtigen das Böse hin-

ein und gibt den Bösen in dieser Welt Raum. Die einzige Dimension des 

Geistigen, die der Teufel nicht nachvollziehen und deshalb auch nicht zu 

korrumpieren vermag, ist die Demut. In der Demut können wir den Satan 

übertreffen und somit in der Demut mit Christus überwinden. Denn die Fä-

higkeit zur Demut besitzt der Teufel nicht und diese vermag er deshalb 

auch nicht zu deformieren. Unser Herr und Erlöser Jesus Christus sagt uns: 

„Kommt zu mir und lernet von mir; denn ich bin sanftmütig und von Her-

zen demütig; so werdet ihr Ruhe finden für eure Seelen“ (vgl.: Matth. 11: 

29). Deshalb müssen wir zu Beginn unseres Fastens zunächst einmal zur 

Tugend der Demut finden.  

Zu einer demütigen Geisteshaltung gehört es auch unverzichtbar, dass wir 

uns dazu bereitfinden, unseren wirklichen inneren und geistlichen Zustand 

zur Kenntnis nehmen zu wollen. Nichts fällt uns Menschen aber schwerer, 

als mit uns selbst gegenüber ehrlich zu sein. Mit sich selbst ehrlich zu sein 

ist im Übrigen nicht das gleiche wie mit sich selbst unbarmherzig sein zu 

wollen. Mit sich ehrlich zu sein bedeutet zu erkennen, dass wir mit be-

stimmten Problemen, mit unseren Leidenschaften, ja vielleicht sogar unse-

ren Lastern, beständig zu kämpfen haben. Demut bedeutet also unsere Be-

reitschaft anzuerkennen, dass auch unsere Brüder und Schwestern in den 

gleichen, sie immer noch begleitenden, Unzulänglichkeiten stecken wie wir 

selbst und uns deshalb dazu bereit zu finden, mit liebevoller Solidarität auf 

ihre Probleme zu reagieren. 



8 

 

Im Laufe der Fastenzeit beten wir deshalb mehrmals am Tag das Gebet des 

heiligen Ephraim des Syrers: „Herr und Gebieter meines Lebens, den Geist 

der Trägheit, des Kleinmuts, der Herrschsucht, und unnützer Worte nimm 

von mir. Gib mir, Deinem Diener hingegen, den Geist der Weisheit, der 

Demut, der Geduld, und der Liebe. Ja, mein Herr und König, lass mich 

meine Fehler sehen und meinen Bruder nicht richten, denn Du bist geseg-

net in die Ewigkeit der Ewigkeit. Amen.“ 

Unsere Sündenverhaftung ist ein wichtiges, weil meist andauerndes Prob-

lem in unserem geistlichen Leben. Aber wir dürfen diese Sündenverhaftung 

nicht einfach nur als ein moralisches Manko sehen oder als einen Bruch der 

göttlichen Rechtsetzung. Es ist vielmehr wichtig für uns zu erkennen, dass 

in jeder Sünde, die wir begehen, eine geistliche Infektion steckt, eine 

Krankheit die sich in uns hinein frisst und am Ende zum leiblichen Tode 

führt (vgl.: Röm. 6:23). So gilt es in jeder hl. Beichte und zu Beginn jeder 

Fastenzeit erneut der Tatsache ins Auge blicken, dass jede Sünde eine Zu-

rückweisung der empfangenen Taufgnade ist, also eine Lieblosigkeit ge-

genüber Gott und unseren Nächsten, ein Treuebruch in unserem Leben mit 

Christus und eine freiwillige Entfernung vom verwandelnden Wirken des 

Heiligen Geistes in unseren Herzen.  

In dieser Situation hilft uns unsere hl. Kirche, die ja gerade ein Kranken-

haus für die an den Sünden Erkrankten ist, wo Christus der Arzt unsere 

Sünden und Gebrechen der Leidenschaften heilen will. 

Deshalb ist es ein guter Anfang, zu Beginn unserer Fastenbemühungen zur 

hl. Beichte zu gehen, um sich von unseren Sünden zu reinigen und mit un-

serem geistlichen Vater im vertrauensvollen Gespräch herauszufinden, wie 

und in welchem Umfang wir uns in die kommenden Fastenzeit in die 

Übung der christlichen Askese hineinbegeben sollen und können. 

Das Leben eines jeden Christen ist ein lebenslanger Prozess des Reifens. 

Deshalb braucht es - mit der Gnade Gottes - ein ganzes menschliches Le-

ben der treuen Nachfolge, um mehr und mehr christusförmig werden zu 

können und zu vor allem zu dürfen. Aber viele Christen können oder wol-

len nicht erkennen, auch wir, dass sie gleich den Jüngern Christi damals im 

Garten von Gethsemane, immer wieder in den Schlaf der Diesseitigkeit und 

der Sündenverhaftung zurückfallen. Hier gilt es mit dem Fasten wirklich 

ernst zu machen, sich von Christus erneut geistlich erwecken und so auf 

den rechten Weg der Nachfolge Christi führen zu lassen. Es gilt für uns, 



9 

 

gleich dem alttestamentlichen Gottesvolk unter der Führung des Mose, die 

Fleischtöpfe Ägyptens zu verlassen, also in der Nachfolge Christi jene Be-

quemlichkeit hinter uns zu lassen, die wir, wie die meisten Menschen in 

uns tragen und in der wir uns behaglich eingerichtet haben.  

Nicht von ungefähr hören wir in den Gottesdiensten der ersten Woche der 

Großen Fastenzeit: „Meine Seele, o meine Seele, stehe auf! Was schläfst 

Du? Das Ende naht, und Du wirst in Verlegenheit geraten. Sei also nüch-

tern, dass Christus deiner schone, Christus, Gott, der an allen Orten zuge-

gen ist, der alles erfüllet.“ 

Es gilt also in jeder Fastenzeit erneut, geistlich nüchtern zu werden, das 

heißt, ohne falsches Selbstmitleid und ohne Selbsthass mit Hilfe des Rates 

durch unseren geistlichen Vater klar zu erkennen, wo ein jeder und eine 

jede von uns geistlich steht und ein jeder und eine jede von uns jetzt auch 

damit beginnen kann, erneut Christus mehr nachtzufolgen und mit Ihm 

geistlich zu wachsen.  

Im geistlichen Leben gilt es also immer wieder darum, den rechten geistli-

chen Standpunkt zu sich selbst einzunehmen. Erst wenn der Mensch seine 

wahre Bestimmung entdeckt und konsequent verfolgt, kann er auch in Be-

zug auf die Fragen seines alltäglichen Lebens die rechte (christusgemäße) 

Einstellung finden. Erst dann vermag der Mensch auch seine Beziehungen 

zu seinen Mitmenschen, aber auch zu den Fragen der Ausbildung, von Stu-

dium, Beruf, Ehe oder der Erziehung der Kinder zu finden. Am Ende geht 

es also immer um die Frage der Beziehung des Menschen zu Gott, seinem 

Schöpfer. Alles hängt mit dem Anderem unmittelbarer als zusammen, weil 

der Mensch nach dem Bild und Gleichnis Gottes erschaffen worden ist 

(vgl.: Gen 1,26 f.).  

Der Mensch ist nach den Worten der hl. Väter ein „ζῷον θεούμενον“, also 

ein „Wesen, das bestimmt ist, Gott (das bedeutet Gottähnlich) zu werden“ 

(vgl.: Athanasius der Große; Über die Menschwerdung des Logos). 

In dieser Vergöttlichung durch die Ungeschaffene Gnade Gottes liegt das 

eigentliche Ziel unseres menschlichen Lebens hier auf der Erde. Auf diese 

Vergöttlichung zielen (als Hilfe) auch all unsere möglichen Bemühungen 

und Bestrebungen in jeder Fastenzeit. Das Fasten dient niemals einem 

Selbstzweck, sondern es will uns erneut ganzheitlich am Leben in Christus 

ausrichten, welches diese Leben in Christus uns allein zum Heil hinführen 

wird.  



10 

 

Weil das Fasten uns als Hilfe auf unserem Weg zur Vergöttlichung (Theo-

sis) hin dienen will, ist das Fasten auch ein geistliches Medikament; es will 

unsere wahre Vermenschlichung durch die Gnade Gottes in der Gemein-

schaft der hl. Kirche dienen, denn nach den Worten der hl. Väter ist diese 

Verwandlung des Menschen in das Ebenbild Christi die grundlegende Auf-

gabe unseres ganzen Lebens.  

Wenn wir aber den Kompass unseres Lebens nicht immer wieder erneut auf 

dieses Ziel der Liebensgemeinschaft mit Gott und unseren Mitmenschen 

ausrichten, dann werden wir am Ende auch in den anderen Teilzielen unse-

res Lebens scheitern, denn welchen Sinn können diese Teilziele  dann auch 

noch haben, wenn unser menschliches Dasein als Ganzes in die Irre gehen 

würde?  

Deshalb schreibt der hl. Apostel Paulus auch an die Gemeinde in Rom: 

„Denn der Lohn, den die Sünde zahlt, ist der Tod; aber das Geschenk, das 

Gott uns in Seiner Gnade macht, ist das ewige Leben in Jesus Christus, un-

serem Herrn“ (vgl.: Röm. 6: 23). 

Jede Fastenzeit will uns jene große geistliche Freude wiederschenken, die 

ein jeder und eine jede von uns sicherlich schon einmal im Laufe des Glau-

benslebens verspürt haben wird und der wir - recht durch das Fasten vorbe-

reitet - in jeder Feier der Osternacht erneut begegnen können.  

Dabei gilt es zuerst einmal nüchtern anzuerkennen, dass die emotionale In-

tensität des Glaubenslebens und seine geistliche Tiefe nicht deckungsgleich 

sind. Unsere (erste) Begeisterung für die Teilnahme an der Feier der Göttli-

chen Liturgie, für das Gebet und für das Lesen geistlicher Texte kann im 

Laufe unseres Lebens also sehr unterschiedlich empfunden werden. Dies 

dürfen wir dann aber nicht als eine Offenbarung unseres persönlichen Ver-

sagens missverstehen oder gar als ein Zeichen des geistlichen Abfalls deu-

ten.  

Auch während der Fastenzeiten können und werden wir solchen „Phasen 

der Trockenheit“ begegnen. Dann müssen wir uns immer wieder klar ma-

chen, dass sich unser orthodoxer Glaube nicht auf unseren veränderlichen 

Gefühlen gründet, sondern allein auf unserer Treue zu Christus.  

Erinnern wir uns in den Phasen geistlicher Trockenheit in unserem Leben 

auch an einen Hymnus aus dem orthodoxen Taufgottesdienst: „Alle die ihr 

auf Christus seid getauft, ihr habt Christus angezogen. Alleluja!“ Wer 



11 

 

glaubt und sich taufen lässt, der wird zu einem neuen Menschen und nicht 

bloß zeitweise zu einem zeitweiligen Enthusiasten. 

Unsere großen geistlichen Autoren und hl. Väter Ignatij Brjantschaninov 

und Isaak der Syrer betonen in ihren geistlichen Schriften, dass Gefühle 

und Emotionen kommen und gehen, aber nur Demut und Beständigkeit un-

ser geistliches Leben in Christus zu tragen vermögen.  

Der orthodoxe Glaube ist nicht bloß eine geistliche Ergänzung unseres 

weltlichen Lebens, sondern er ist das Leben in Christus, also eine tiefgrei-

fende, alles verwandelnde Umformung unseres Denkens, eine Umwand-

lung unserer alten Gewohnheiten und inneren Reaktionen. Diese Möglich-

keit zur Veränderung begegnen wir auf besonders eindrückliche Weise in 

den vier Fastenzeiten unserer orthodoxen Kirche, wenn – ja wenn wir uns 

darauf einlassen. Jede christliche Askese kostet viel Kraft, insbesondere 

dann und dort, wo alte Verhaltensmuster nicht mehr ungehindert wirken 

können. Auch in den Fastenzeiten ist unser Alltag und eben nicht außerge-

wöhnliche geistliche Höhepunkte der eigentliche Prüfstein unseres orthodo-

xen Glaubens. 

In seinem Brief an die Galater (2:20) hat der hl. Apostel Paulus uns diesen 

Christlichen Verwandlungsprozess so erklärt: „Nicht mehr ich lebe, son-

dern Christus lebt in mir.“ Der Apostel will damit sagen, dass der Glaube 

und die Taufe den Menschen in seinem Innersten so verändert, dass er in 

seinem Denken, Fühlen und Wollen Christus immer ähnlicher, also chris-

tusförmig werden kann. 

Für die Askese der Fastenzeit gilt es also das jeweils eigene rechte Maß zu 

finden, sowohl bei unserer körperlichen Askese, wie auch bei unseren Ge-

betsbemühungen. Gerade die vielen Gottesdienste in der Großen Fastenzeit 

sind ein Angebot, aus denen wir das für uns Passende in der Beratung mit 

unserem geistlichen Vater auswählen müssen. So ist nicht jede Vereinfa-

chung der Gebetsregel automatisch auch ein Nachgeben gegenüber unserer 

inneren Unlust und Laxheit. Im Gebetsleben gilt sowieso der Grundsatz der 

Regelmäßigkeit vor der Maxime der möglichen Vollständigkeit. Intensität 

und Tiefe des Gebetes lassen sich übrigens auch nicht an der Länge einer 

Gebetsordnung ablesen.  

Gerade für die Fastenzeiten gilt der Grundsatz der Demut und Geduld mit 

sich selbst und vor allem das Vermeiden der Selbstüberschätzung durch das 

offene Gespräch mit unserem geistlichen Vater. Der christliche Glaube ist 



12 

 

keine Leistungsreligion. Geistliches Wachstum bedarf im Übrigen auch der 

Zeit und Regelmäßigkeit und damit unserer Bereitschaft zu Geduld und 

Demut.  

Der Verwandlungsprozess im christlichen Leben vollzieht sich oftmals 

auch nur allmählich und unsichtbar. Unser Herr und Erlöser Jesus Christus 

verteilt nicht geistliche Haltungsnoten, Er stellt uns keine asketischen Dip-

lome aus, er misst geistlichen Fortschritt nicht nach den Kategorien des Er-

folges oder des Misserfolges, sondern allein nach den Kategorien des Ver-

trauens und der Liebe zu Ihm! In diesem Sinne spricht Er auch am Beginn 

dieser Großen Fastenzeit zu jedem und einer jeden von uns leise in unse-

rem Herzen: Komm, mein Freund, komm, meine Freundin, nimm meine 

Hand und folge mir nach, denn das Himmelreich ist dir durch mich berei-

tet. So wollen auch wir am Beginn der nun beginnenden Großen Fastenzeit 

zu unserem Herrn und Erlöser Jesus Christus sprechen: Maranatha – O 

komm Herr Jesus Christus! (vgl.: 1. Kor. 16: 22) 

 



13 

 

 

Die hl. Beichte als Sakrament unserer Versöhnung 

mit Gott 

Priester Thomas Zmija 

Wie man die hl. Beichte versteht, hängt entscheidend davon ab, was man 

unter Sünde versteht. Im orthodoxen Verständnis ist die Sünde nicht zuerst 

eine moralische Verfehlung oder eine Kränkung unseres gerechten Gottes, 

sie ist primär eine Krankheit der Seele, ein Zustand der Entfremdung von 

Gott und unseren Mitmenschen, eine Verletzung unserer Beziehung zu 

Gott, unseren Nächsten und Mitgeschöpfen, durch die unser Leben als 



14 

 

ganzes geschädigt wird durch die Sünden, die wir am Ende ganz selbstver-

ständlich, gedankenlos und ohne Bedauern oder gar Reue begehen und die 

sich in  unserem Inneren zu den Leidenschaften (wie Ich-Sucht, Gier, Stolz, 

Hass etc,) verwirklichen. Dadurch geraten wir dann auf einen bösen Weg, 

der uns langsam und unaufhaltsam- jedoch nicht unumkehrbar - zur Nicht- 

Beachtung und Nicht- Verwirklichung unserer Bestimmung als Menschen 

hinführt, nämlich zum lebendigen Ebenbild Jesu Christi zu werden. 

Wenn wir uns als orthodoxe Christen dem Sakrament der hl. Beichte nä-

hern, dann sollten wir uns immer von neuem vergegenwärtigen: Unsere 

Versöhnung mit Gott, dem Himmlischen Vater, ist durch unseren Herrn 

und Erlöser Jesus Christus bereits geschehen. Er hat durch Sein Leben und 

insbesondere Seine Auferstehung die Aufhebung der verderblichen Folgen 

des Sündenfalls unserer Stammeltern erreicht. Der Eingeborene Sohn des 

barmherzigen und errettenden Vaters im Himmel kam, nicht um uns zu 

verurteilen, nicht um irgendeine vermeidliche Schuld gegenüber Satan als 

dem Herrn dieser gefallenen Welt zu bezahlen, nicht um als Sühnopfer zu 

dienen, auf das der gerechte und deshalb zürnende Gott Seinen unendlichen 

Zorn über uns Sünder überwinden zu können und auch nicht, um unsere 

Schuld gegenüber Gott, dem Vater, zu bezahlen. Vielmehr hat unser Herr 

und Erlöser Jesus Christus die Sünde durch Seine Sündlosigkeit besiegt, 

Seine Auferstehung besiegte den Tod und Seine Menschwerdung ermög-

lichte es uns, an Seiner vollkommen vergöttlichten menschlichen Natur 

teilzuhaben und so geheiligt und gnadenhaft vergöttlicht zu werden, wie 

der hl. Athanasius sagt: „Gott wurde Mensch, damit der Mensch vergött-

licht werden kann“ (Athanasius; Über die Menschwerdung des Logos). 

Wir dürfen unsere Sünden, unsere Verfehlungen und Irrtümer nicht einfach 

nur aus einer legalistischen Beurteilung verstehen. Sie sind nicht einfach 

nur ein Zuwenig an Moral und Pflichtbewusstsein, sie sind vielmehr eine 

Abkehr von jener Liebe und Errettung, die uns der Himmlische Vater in 

Seinem Sohn Jesus Christus geschenkt hat. Dies gilt umgekehrt auch von 

der Tugend. Sie ist kein moralisches Besser- oder Gut-Sein, sondern viel-

mehr eine Frucht jener Liebe zu und in Christus, derer wir in der hl. Taufe 

teilhaft geworden sind. In der hl. Taufe sind wir von Christus aus seine gro-

ßen Retterliebe mit dem ewigen Leben beschenkt worden. Wir sind sakra-

mental mit Ihm gestorben (der Sünde abgestorben) und mit Ihm vom Tode 

zum (ewigen) Leben erweckt worden. Wir sind dadurch von Christus mit 

der Gnade Gottes gleich einem weißen, leuchtenden Gewand überkleidet 



15 

 

worden, denn Er hat uns in unsere hl. Taufe die Sünden vergeben. So durch 

die Gnade Gottes beschenkt, erhalten wir in der hl. Taufe Anteil an der ver-

göttlichten menschlichen Natur Jesu Christi. 

Wenn wir also nach der hl. Taufe erneut sündigen, weil wir schwach sind, 

dann ist das ein Symptom jener Krankheit, die der menschlichen Natur im 

Sündenfall zugefügt wurde, die aber durch Christi Tod und Auferstehung 

bereits besiegt sind. So ist die Sünde nicht einfach eine moralische Verfeh-

lung gegen Gottes Gebote, sondern jede Sünde ist im Grunde ein Abfall 

von unserer hl. Taufe, eine Zurückweisung der Taufgnade, die mit dem 

Heiligen Geist seit unserer hl. Taufe in unserem Herzen wohnt und ein Her-

ausfallen aus dem Leben in und mit Christus, das das ewige Leben schenkt.  

Deshalb sind auch Reue und Buße (metanoia = Umkehr) der erste Schritt 

unserer Rückkehr zum Prozess unserer Heilung von der Krankheit der 

Sünde. Wenn wir am Beginn des Sakramentes der hl. Beichte zuerst in uns 

gehen und unsere Sünden bekennen, soweit wir sie erkennen und uns ihrer 

erinnern können, wenn wir deshalb sogar unsere unbedachten, ja sogar un-

freiwilligen Sünden bekennen, dann erkennen wir an und bekennen mit De-

mut und Reue, dass wir so nicht mehr mit Christus vereint sind. Wir müs-

sen umkehren, um an Seiner Hand in das Vaterhaus Gottes zurück zu keh-

ren. 

Deshalb nennen die hl. Väter die Buße die Grundlage des christlichen, des 

neuen Lebens und damit des christlichen neuen Daseins, des Daseins in 

Christus. Nicht von ungefähr beginnt auch das hl. Evangelium mit den 

Worten des hl. Vorläufers Johannes: „Tut Buße, denn das Himmelreich ist 

nahe“. Und das erste Wort Christi nach Seiner Taufe im Jordan war: „Tut 

Buße und glaubt an das Evangelium.“ 

In der Heiligen Schrift, im griechischen Urtext finden wir für „Buße“ zwei 

verschiedene Bezeichnungen: „Metanoia“ und „Metamelia“. Während das 

erste Wort „Metanoia“ Buße als Umkehr beschreibt, also eher die sündhaf-

ten Handlungen und Verhaltensweisen meint, bezeichnet das zweite Wort 

„Metamelia“, die Buße im Sinne eines Umdenkens. Metamelia bedeutet 

also die Buße als einer Veränderung unserer zur sündhaften Handlung füh-

renden Haltungen und Gedanken, also eine Wiederausrichtung unseres Le-

bens und der ihm zugrundeliegenden Absichten auf Christus hin. Ich halte 

beide Momente der Buße für unverzichtbar, soll der Empfang der hl. 

Beichte auch geistliche Früchte tragen, denn unser Fühlen, Denken und 



16 

 

Tun bestimmt am Ende immer unsere jeweilige menschliche Existenz, im 

Guten wie im Bösen (so der hl. Altvater Tadej von Vitovnica. Siehe hierzu 

sein Buch: Unsere Gedanken bestimmen unser Leben). All unser menschli-

ches Sein in seiner ganzen Komplexität, vor allem aber unsere geistige 

Freiheit oder sündhafte Gebundenheit (Leidenschaften) verdichten sich als 

ein lebendiges Ergebnis in einer ganz konkreten Person, die nicht nur mit 

der Last ihrer sündhaften Taten, sondern eben genau so auch ihres zum 

sündigen geneigten Denkens, also der Ausrichtung ihrer momentanen Men-

talität und dem augenblicklichen Zustand ihres Charakters zur hl. Beichte 

herantritt. Deshalb ist die Buße nur zum einen ein momentan vollziehbarer 

Akt der Reue des Beichtenden. Dies ist gut und wichtig, jedoch ist die 

Buße in ihrer Tiefendimension eben auch ein längerer Prozess der Um-

wandlung durch Christus und die Gnade des Heiligen Geistes. 

Deshalb hat das Beichtgespräch nicht nur eine ethisch- ausrichtende Funk-

tion, sondern es soll den Beichtenden zur wirklichen Einsicht seiner aktuel-

len Situation führen und ihm so helfen, in der Zukunft Gefahren und Versu-

chungen, die sich aus einer von Person zu Person ganz unterschiedlichen 

Gefährdung durch die Gewöhnung an bestimmte Sünden und Leidenschaf-

ten ergibt, besser erkennen und vermeiden zu können. Christliche Buße be-

inhaltet also immer auch den jeweils persönlichen Lebensstil zu verändern. 

Deshalb tragen die Fastenzeiten im Kirchenjahr auch einen besonderen aus-

geprägten Bußcharakter, die uns auch bei unserer Gewissenserforschung 

und der Vorbereitung auf die hl. Beichte besonders helfen können. Dies ist 

auch der Grund, warum unsere orthodoxe Kirche Askese und Fasten an 

sich als für das geistliche Leben sehr wichtig hält. Schließlich haben Sünde 

und Schuld nicht allein eine religiöse Komponente, denn in jeder Sünde des 

Menschen vor Gott ereignet sich immer auch eine Sünde, die sich auf un-

sere Beziehung zum Nächsten auswirkt. Sünde hat also immer zugleich 

eine mitmenschliche, eine soziale und gesellschaftliche Dimension oder 

Konsequenz. Die orthodoxe Kirche verkündet ein ganzheitliches Verständ-

nis der hl. Beichte. Die Buße eröffnet uns dem Weg der Rückkehr zu einem 

rechten Stehen vor Gott und unseren Mitmenschen. Deshalb beinhaltet 

wahre Buße manchmal auch eine ganz reale Wiedergutmachung des kon-

kreten Unrechts, das wir getan oder unterlassen haben. Buße erschöpft also 

sich nicht nur im Sündenbekenntnis, wir dürfen zu Christus nicht nur 

„Herr, Herr“ sagen, sondern wir müssen unsere Buße in ganz konkreten gu-

ten Taten der Nächstenliebe und Frömmigkeit erkennbar werden lassen. 



17 

 

Dabei müssen wir aber in Demut anerkennen, dass diese tätige Reue nie-

mals ein „Ungeschehen- Machen“ sein kann, sondern vielmehr ein tätiger 

Neuanfang, ein nicht mehr Fortschreiten auf den Wegen der Sünde, sein 

muss. Die Absolution, die Vergebung der Sünden, öffnet für uns diese 

neuen Wege der Liebe zu Gott und unseren Mitmenschen. Und unser Herr 

und Erlöser Jesus Christus, die „Kraft Gottes und Weisheit Gottes” nimmt 

uns an Seiner Hand, um uns diese guten und heilbringenden Wege in Zu-

kunft beschreiten zu können. Den unser Herr und Erlöser Jesus Christus hat 

uns zugesagt, dass in der Kraft der Buße die Kraft des Himmelreiches ent-

halten ist, so wie im Sauerteig das Brot enthalten ist und im Korn bereits 

die ganze Pflanze. So ist die hl. Beichte, wenn sie mit Buße und Umkehr 

empfangen wird, auch der Anfang des Himmelreiches in unseren Herzen. 

Deshalb möchte unsere orthodoxe Kirche in der hl. Beichte dem Büßenden 

nicht nur die begnadigende Rechtfertigung übergeben, sondern in der Ab-

solution, in der sich die Lossprechung nicht durch den Priester Selbst voll-

zieht, der sie ausspricht und spendet, sondern vielmehr durch Christus 

Selbst, dessen Hand und Mund der Priester ist. 

In der Absolution wir der Büßende, der gesündigt hat, wieder von der 

Krankheit seiner Sünden geheilt, wiederhergestellt und wieder in den Stand 

des Kindes Gottes durch das Wirken des Heiligen Geistes eingesetzt. Un-

sere sündhafte Entfremdung von Gott, wird durch die Gnade Gottes aufge-

hoben. Sie macht das göttliche Bild im Menschen erneut sichtbar und wirk-

sam. Die Taufgnade und der Heilige Geist, der seit unserer hl. Myronsal-

bung in unserem Herzen Wohnung genommen hat, heilt was gebrochen 

und unvollkommen war und heiligt den Menschen, führt ihn erneut heraus 

aus der Macht des Bösen und des Todes zurück in die Gemeinschaft mit 

Gott. Dies Gnadenwirken der hl. Absolution geschieht aber nicht von 

selbst; es ist nicht magisch. Wir müssen deshalb das, was sich in der hl. 

Absolution objektiv an uns vollzogen hat nun auch subjektiv aneignen. Die 

Vergebung (Absolution) ist zwar eine ausschließliche Gnade Gottes, ihre 

heilende und heiligende Wirkung bedarf jedoch auch der menschlichen Zu-

sammenarbeit mit der empfangenen Gnade Gottes. Die Absolution und 

dass von ihr wieder ermöglichte, erneuerte Bestreben des das Sakrament 

der hl. Beichte Empfangenden, sich mehr und mehr vom Heiligen Geist er-

füllen zu lassen, sind die beiden Seiten der hl. Beichte. 



18 

 

Gottesdienste Februar 2026 
 

Samstag, 31. Januar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst,  
anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Balingen, Hl. Martin von Tours 

Sonntag, 1. Februar 2026 
Sonntag vom Zöllner und Pharisäer 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
anschließend Gemeindeversammlung 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

Montag, 2. Februar 2026 
Hochfest der  
Darstellung des Herrn im Tempel  
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
Ort: Hl. Sergius von Radonesch Albstadt  

Samstag, 7. Februar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst,  
anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

Sonntag, 8. Februar 2026 
Sonntag vom verlorenen Sohn 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

Samstag, 14. Februar 2026 
18.30 Uhr Totengedenken, Abendgottesdienst,  
anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Hl. Sergius von Radonesch Albstadt  

 

 



19 

 

Gottesdienste Februar 2026 
 

Sonntag, 15. Februar 2026 
Sonntag vom Gericht  
und der Fleischentsagung 
10.00 Uhr Göttliche Liturgie 
anschl. Grillfest vor der Fastenzeit 
Ort: Hl. Sergius von Radonesch Albstadt  

Samstag, 21. Februar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst,  
anschl. Beichtgelegenheit 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

Sonntag, 22. Februar 2026 
Versöhnungssonntag;  
Sonntag der Butterentsagung  
10.00 Uhr Göttliche Liturgie,  
anschl. Vesper mit Ritus der Vergebung 
danach Bliny Essen 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

Montag, 23. Februar 2026 
Beginn der großen Fastenzeit 
18.30 Uhr Abendgottesdienst mit Lesung des Kanons des hl. Andreas von 
Kreta 
Ort: Albstadt, Hl. Sergius von Radonesch  

Dienstag, 24. Februar 2026 
18.30 Uhr Abendgottesdienst mit Lesung des Kanons des hl. Andreas von 
Kreta 
Ort: Hl. Martin von Tours Balingen 

 

Änderungen sind möglich 


